Scientific Journal
ANDISHE-E-NOVIN-E-DINI
Vol. 17 Spring 2021 No. 64

Vol. 17, Spring 2021, No. 64 Scientific Research Article نشریه علمی اندیشه نوین دینی دوره ۱۷، بهار ۱۴۰۰، شماره ۶۴ مقاله علمی ـ پژوهشی صفحات: ۲۱۲ ـ ۱۹۳

# نقد دوگانهانگاری خلقت و تکامل بر اساس قرآن

فرزانه روحانی مشهدی $^*$ 

چکیده

در کلام جدید، «نظریه خلقت» با «نظریه تکامل» مقابل انگاشته می شود؛ زیرا در نظریه تکامل مراحل پیدایش حیات به صورت طبیعی تبیین می شود و خالق آگاه در آن نقشی ندارد؛ در مقابل خلقت گرایان به عاملیت و فاعلیت خالق آگاه اصرار دارند. در این میان برخی دانشمندان خداباور نظریه طراحی هوشمند را ارائه دادند تا در میان عوامل طبیعی جایی برای عوامل ماورائی بگشایند. اکنون مسئله این است که آیا قرآن نیز خلقت موجودات را معارض ایجاد طبیعی و تحولی آنها می داند؟ این پژوهش بر اساس تحلیل درون بافتی اجزاء یک ارگان به صورت زمان بر و مرحله مند و با دخالت عوامل طبیعی، اشاره دارد؛ یعنی تمام مراحل تکون ارگان متکی به امر و اراده خداوند است. در واقع منظر خلق در قرآن وصف پیدایش از نمای طبیعی و تکاملی است، اما منظر مرا ملکوت به نمای باطنی پدیده ها و نقش خالق اختصاص دارد. این تبیین امر یا ملکوت به نمای باطنی پدیده ها و نقش خالق اختصاص دارد. این تبیین به نتیجه عدم دوگانگی خلقت و تکامل می رسد. البته قرآن نظریه طراحی به نتیجه عدم دوگانگی خلقت و تکامل می رسد. البته قرآن نظریه طراحی

#### واژگان کلیدی

علم و دین، تفسیر علمی قرآن، نظریه خلقت، نظریه تکامل، طراحی هوشمند، ملکوت.

\*. استادیار پژوهشکده اعجاز قرآن دانشگاه شهید بهشتی و مدرس معارف اسلامی.
 تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۹/۱۲

f\_rohani@sbu.ac.ir ۱۴۰۰/۱/۲۵ :تاریخ پذیرش

#### مقدمه

به نظر می رسد مطالعه آیات قرآن از نگاه علم ٔ بسیار مهم و ضروری است؛ زیرا در قرآن تنها به وصف جهان از منظر رابطه أن با خالق جهان بسنده نكرده، بلكه در بسياري از أيات از جزئيات پديدههاي طبیعی و نقش موثر عوامل طبیعی در رخداد آن سخن گفته است. برای نمونه در آیه (نور / ۴۳) از چندین مرحله تشکیل تگرگ و نقش باد و حالات ابرها در این رویداد طبیعی یاد شده است. (براتی و دیگران، ۱۳۹۱) مثال دیگر ذکر مراحل رشد جنین در رحم مادر است که پنج مرحله تکوین برای رویان وصف نموده است. (حج / ۵؛ مؤمنون / ۱۴) همچنین در موضوع خاص مورد تحقیق این مقاله یعنی خلقت انسان، در آیات بسیاری از منشأ طبیعی و مراحل آفرینش آن یاد شده است؛ (سجده / ۷ ـ ۹) اما بسیاری از اندیشمندان مسلمان با مطالعه علمی آیات قرآن و به اصطلاح تفسیر علمی آن موافق نیستند. (شاطبی، بیتا؛ نک. ابوحجر، ۱۹۹۱: ۲۹۹ ـ ۳۰۲؛ الذهبی، ۱۳۹۶: ۲ / ۴۹۴ ـ ۴۹۱) سه دلیل اصلی آنان عبارتند از: اول، تفاوت هدف قرآن و هدف علم؛ (کلانتری، ۱۳۷۷: ۲۹) آنان هدف قرآن را هدایت انسان به معرفت خداوند و روش درست زندگی برای رسیدن به این غایت میدانند و هدف علم را مشاهده و شناخت طبیعت و تسخیر آن میشمرند؛ بنابراین مطالعه اوصاف پدیدههای طبیعی در آیات قرآن را تنها به جهت یادآوری خالق آن مجاز میدانند و معتقدند كه اين أيات در مقام وصف علمي طبيعت نيست. (Ansari, 2001:101) دوم، تفاوت زبان قرآن با زبان علم است؛ (باربور، ۱۳۶۲: ۲۸۳) یعنی زبان قرآن را عرفی (نکونام، ۱۳۷۸) یا غیرواقع نما و گاه استعاری و ادبی و یا نمادین و تمثیلی شمرده که نمی توان از آن گزارههای حقیقی و خبری استخراج نمود. (شاطبی، بیتا: ۲ / ۷۱؛ رضایی اصفهانی، ۱۳۷۵: ۲۵۶؛ کلانتری، ۱۳۷۷: ۸۲) سوم، عدم قطعیت نظریات علمی است که موجب میشود بهعنوان منبع تفسیر و فهم قرآن بیاعتبار گردد. (ذهبی، ۱۳۹۶: ۲ / ۴۹۴ \_ ۴۹۱)

در نقد دلیل اول باید گفت که قرآن دو هدف را دنبال می کند و در کنار هدایت بندگان، خود را آیت و نشانه حقانیت پیامبر معرفی کرده است؛ (روحانی، ۱۳۹۴: ۲۴۳) بنابراین وقتی قرآن به توصیف طبیعت پرداخته، داوری علمی این دست آیات، ملاکی برای داوری ادعای قرآن است که خود را کلام الهی (البقره / ۷؛ التوبه / ۶) و برخاسته از علم بی پایان او می داند. (هود / ۱۴)

دلیل دوم آنان مبتنی بر نظریاتی درباره زبان قرآن همچون عرفی بودن یا تمثیلی است که در پژوهشهایی مورد نقد قرار گرفته است. (علیدوست و دیگران، ۱۳۹۲؛ شاکرین، ۱۳۹۱)

۱. منظور از علم در این مقاله علم تجربی و معادل با واژه science است.

در نقد دلیل سوم باید به این نکته مهم اشاره نمود که عدم قطعیت ویژگی مشترک همه علومی است که بهعنوان منبع تفسیر قرآن و برای فهم آن استفاده می شود؛ حتی علوم ادبی و بلاغی. اگر بنا باشد علوم به دلیل عدم قطعیت مورد استفاده قرار نگیرند، اساساً تلاش برای فهم و تفسیر قرآن منتفی خواهد شد و این خلاف سیره همه مسلمانان از آغاز تاکنون است.

با توجه به آنکه نظریه تکامل به پارادایم غالب در زیستشناسی نوین تبدیل شده، (Dobzhansky, 1973: 125) بررسی سازگاری قرآن با نظریه تکامل یکی از مسایلی است که برای تحقیق درباره رابطه میان علم و دین ضروری مینماید. در این مقاله با تکیه بر دلایل فوق در پی بررسی این مسئله از جنبهای خاص و با رویکردی نو است که در ادامه به تبیین تفصیلی آن می پردازد.

### ۱. ادبیات پژوهش

با ظهور نظریه تکامل موجی از منازعات کلامی درباره رابطه دین و علم به پا شد. (برای نمونه نک. رحیم پور و زارعیان، ۱۳۸۹؛ Keith, 2006) بسیاری از این مباحثات صبغه کلامی دارد و در جهت حل چالش تعارض میان نظریه تکامل با اعتقاد به وجود خالق و ناسازگاری آن با برهانهای اثبات وجود خداه (باربور، ۱۳۹۲: ۱۵۵) خلافت الهی انسان (باربور، ۱۳۹۲: ۱۵۹) و ارزشهای اخلاقی (سروش، ۱۳۵۹: ۱۳۵۹ هکل) شکل گرفته است. حاصل آنکه برخی نظریه وجود خالق را منکر شده و برخی دیگر در صحت و قطعیت این نظریه علمی تشکیک کرده و گروهی نیز در جستجوی راهی برای سازش میان نظریه تکامل با اعتقاد به وجود خالق برآمدهاند. (ن ک. هوشنگی و دیگران، دانشنامه، ۱۳۹۳: ۸)

بخشی دیگر از مباحثات در زمینه توافق یا تقابل این نظریه علمی با گزارهها و تعابیر کتب مقدس و به طور خاص قرآن است. قرآن پژوهان مسلمان در راستای حل مسئله تعارض یا توافق خلقت تکاملی انسان با قرآن، شش روش را دنبال کردهاند. (فرامرزقراملکی، ۱۳۷۳)

رویکرد اول: درصدد اثبات سازگاری آیات قرآن با نظریه تکامل است؛ (سحابی، ۱۳۸۷؛ مشکینی، ۱۳۶۶؛ النیلی، ۱۴۲۵) رویکرد دوم: با تکیه بر عدم قطعیت نظریات در علوم تجربی و ابطال نظریه خلقت تکاملی انسان، آن را در تقابل با آیات قرآن می شمرد؛ (طباطبایی، ۱۳۹۰: ۱۶ / ۲۵۵؛ مکارم، ۱۳۷۱: ۱۷ / ۱۳۸؛ ۱۸ / ۱۸۸؛ سبحانی، ۱۸) در رویکرد سوم: با در نظر گرفتن احتمال اثبات قطعی این نظریه، پیشنهاد تأویل آیات قرآن مطابق آن را مطرح می کند؛ (ن ک. طباطبایی، ۱۳۹۰: ۱۶ / ۲۵۵؛ مطهری، ۱۳۸۹: ۱ / ۲۵۵؛ مکارم، بی تا: ۲۷۴؛ سبحانی، ۲۰) رویکرد چهارم: خلقت انسان را یک استثناء از روند تکاملی آفرینش و در حقیقت معجزه می داند. (ن ک. قراملکی، ۱۳۷۳: ۱۱۰؛ مصباح یزدی، ۱۳۶۷؛ مصباح یزدی، ۱۳۶۷؛ مصباح یزدی، ۱۳۶۷؛ مصباح یزدی، بی تا: ۹۴) در رویکرد پنجم با تکیه بر تنوع آیات خلقت آدم و عدم قطعیت

دلالت آن بر نظریه خاص علمی به تفکیک حقیقت وحی و فهم مفسران از آن معتقد و برآن است که با قطعیت یافتن درستی یا نادرستی نظریه تکامل لطمهای به اعتبار کتاب خدا وارد نمی شود. (مشکینی، ۱۳۶۶: ۲۲) رویکرد ششم: با تفکیک زبانی علم و دین و نمادین خواندن زبان قرآن (قراملکی، ۱۳۷۳: ۱۸۸) و یا با ارائه دیدگاههای نواندیشانه درباره سرشت وحی (نکونام، ۱۳۹۲: ۲۸۲) درصدد ارائه رهیافتی مبنایی برای حل این تعارض است.

در رویکرد اول محققانی چون آیت الله مشکینی، دکتر سحابی و عالم النیلی با اجتهاد تفسیری بر روی همه نصوص و ظواهر قرآن درباره منشأ و مراحل خلقت انسان و نحوه پیدایش نخستین انسان تمرکز نموده تا سازگاری آن با پیدایش تکاملی انسان را اثبات کنند؛ در رویکرد دوم نیز با تمرکز بر آیات قرآن از خلقت استقلالی و اعجازین انسان دفاع میشود. این پژوهش نیز مشابه رویکرد اول و دوم بر اجتهاد تفسیری تکیه دارد، اما گستره آیات مورد مطالعه آن، آیات مربوط به خلقت و شبکه مفهومی آن را فرا گرفته است؛ زیرا هدف این پژوهش حل مسئله کلامی تعارض مفهوم «خلقت» در ادبیات دینی با «نظریه علمی تکامل» است، مسئلهای که در پژوهشهای یادشده، با تحلیل ساده لغوی از آن عبور شده است. تفاوت دوم این پژوهش در فرضیه آن است که در پی نمایش سازگاری پیدایش طبیعی و نه لزوماً تكاملي انسان و تبيين ناسازگاري «نظريه خلقت» و «نظريه طراحي هوشمند» با قرأن است؛ زيرا درواقع مسئله اصلی این پژوهش از آنجا پدید می آید که در ادبیات این منازعات که عامل پیدایش این دو نظریه نیز بوده، همواره مفهوم خلق ٔ در مقابل مفهوم تکامل ٔ بهکار رفته است؛ (نریمانی، ۱۳۹۵) در چنین ادبیاتی عقیده به خلقت انسان و موجودات با نظریه تکامل مخالف انگاشته می شود؛ زیرا در نظریه تکامل مراحل پیدایش حیات بهصورت طبیعی تبیین میشود و بر نقش خالق مدبر و اُگاه تأکید نمی شود. روشن است که پیدایش طبیعی انسان تنها با نظریه تکامل تشریح نمی شود. درواقع فرضیه این پژوهش از طبیعی بودن و نه اعجازین بودن خلقت آدم براساس آیات قرآن سخن می گوید، اما درباره جزئیات فرآیند طبیعی پیدایش آدم سخن نمی گوید که آیا با روش تکاملی و تبدل انواع یعنی براساس داروینیسم با تبیینهای گوناگون و جدید آن است یا براساس فرآیند طبیعی دیگر. جهت تبیین بهتر مسئله سه نظریه تکامل، خلقت و طراحی هوشمند بهطور کوتاه معرفی میشود.

#### یک. نظریه تکامل

رویداد تکامل بدان معناست که تمام موجودات زنده با همه تنوعی که دارند، از نیاکانی مشترک پدیدار

<sup>1.</sup> Creation.

<sup>2.</sup> Evolution.

گشتهاند. تکامل علت پدیده گونهزایی است که طی آن یک گونه اجدادی منفرد به دو یا چند گونه متفاوت تقسیم می شود. (Darwin, 1859: 503) گونهزایی با شواهدی در شباهتهای آناتومیک، ژنتیک و محاسبات ریاضی، پراکندگی جغرافیایی و ثبت سنگوارهای تغییرات گونهها قابل تأیید است. براساس این نظریه علمی موجودات پیچیده و متنوع امروزی از یک جد مشترک و در خلال نسلها طی سالیان دراز به وجود آمدهاند. داروین تغییرات نژادی حاصل از تولید مثل را تصادفی می دانست و معتقد به «انتخاب طبیعی» بود، یعنی برآن بود که تطابق بهتر با شرایط طبیعی محیط باعث بقای بعضی از انواع نژادها می شود. البته با پیدایش و پیشرفت علم ژنتیک، دانشمندان این تغییرات تصادفی در را با جهشهای ژنتیکی تحلیل کردند (Fisher, 2003) و این تفسیر جدید برای تغییرات تصادفی در فرآیند تکامل، نئوداروینیسم خوانده شد. به هر حال داروینیسم یا نئوداورینیسم هردو در وجود نیای فرآیند تکامل، نئوداروینیسم خوانده شد. به هر حال داروینیسم یا نئوداورینیسم هردو در وجود نیای علمی ـ البته به شکل غیر منطقی ـ تکیه گاه کسانی شده که تنها عامل پیدایش موجودات را طبیعت علمی ـ البته به شکل غیر منطقی ـ تکیه گاه کسانی شده که تنها عامل پیدایش موجودات را طبیعت دانسته و نقش خالقی در ماوراء طبیعت را انکار می کنند. (ن ک. پیروجعفری و عنایتی راد، ۱۳۹۷)

#### دو. نظریه خلقت

خلقت گرایان عوامل ماورایی را جایگزین عوامل طبیعی می دانند و با نظریات علمی مخالفت می ورزند. درواقع خلقت گرایان اراده خالق را به عنوان علت اصلی و حقیقی پیدایش موجودات دانسته و پیوند میان پدیده های طبیعی را از نوع نسبت مجاورت در زمان یا مکان دانسته و از نوع نسبت علت و معلولی نمی دانند. ایشان عموما بنیاد باورهای خود را بر خوانش بنیاد گرایانه از کتب آسمانی مانند روایت آفرینش در قرآن یا سفر پیدایش بنا می کنند. (Chang, 2009) برخی آفرینش گرایان معیارهایی نظیر علت وجودی، مبدأ و غایت حکیمانه را جزو شروط و معیارهای یک اندیشه قابل قبول می دانند، حال آنکه نظریات علمی از جمله نظریه تکامل چنین معیارهایی را ندارد و تنها بر مشاهده و تجربه حسی تکیه دارد. (Kampourakis, 2013: 447)

# سه. نظریه طراحی هوشمند $^{7}$

دراین میان برخی دانشمندان خداباور نظریه طراحی هوشمند را ارائه دادند تا با استفاده از برخی ابهامات در نظریه تکامل، مفهوم انتخاب طبیعی مبتنی بر تصادف را با مفهوم انتخاب هوشمند

<sup>1.</sup> Continuity in time or place.

<sup>2.</sup> Cause and Effect.

<sup>3.</sup> Intelligent Design.

جایگزین نمایند و در میان عوامل طبیعی جایی برای عوامل ماورایی بگشایند؛ اما برخی محققان نظریه طراحی هوشمند را یک نظریه علمی نمیدانند و برآنند که این نظریه به اشکال خدای رخنهها دچار است؛ (Aviezer, 2010: 2) درواقع نظریه طراحی هوشمند مواردی را که محققان تکامل نتوانستهاند به صورت علمی توجیه کنند، دست مایه قرار داده است، درحالی که می توان امیدوار بود، با تحقیقات بیشتر امکان توجیه علمی این موارد فراهم شود.

مهمترین ادله و نقدهایی که هواداران این نظریه مطرح کردهاند، «نقد روششناسی علمی» رایج میان باورمندان به تکامل، «پیچیدگیهای غیرقابل کاهش»، «پیچیدگیهای معینشده» و نیز «جهان تنظیمیافته» را شامل میشود که در برابر جریان خداناباوری جدید و داروینیسم مطرح میکنند. نقد این جریان بر طبیعتگرایی روشی چنین است که تبیین علمی تنها بر کشف روابط علّی طبیعی منوط است و در آن، تبیینهای فراطبیعی هیچ جایگاهی ندارند. (فتحیزاده، ۱۳۹۲)

هسته مرکزی استدلالات طراحی هوشمند براین اساس قرار گرفته است که موجودات زنده بسیار پیچیده تر از آن هستند که از طریق اتفاق و تصادف بوجود آمده باشند. مدافعان طراحی هوشمند به دو طریق نظریه تکامل را به چالش کشیدهاند. یکی با زیر سؤال بردن یافتههای تکاملی از قبیل تأکید بر فقدان حلقههای مفقوده حد واسط بین گونههای مختلف و دیگری سعی در جهت اثبات وجود عامل هوشمند در طراحیها که به نظر پیچیده میرسد و نظریه تکامل از ارائه تبیین قابل قبول برای آنها ناتوان است.

درحالی که هدف علم تبیین است؛ ازاین رو یک نظریه علمی قادر است وقایع اموری خاص را تبیین کند. عده ای از دانشمندان که ابطال پذیری را از مهم ترین خصوصیتهای یک نظریه علمی می دانند. درواقع می دانند نظریه طراحی هوشمند را ازاین رو که قابلیت ابطال ندارد غیرعلمی می دانند. درواقع «طبیعت گرایی روش شناختی» یکی از محدودیتهای کامل پذیرفته شده برای روش علمی است. زیرا مجموع الگوهای مورد تایید در یک نظریه علمی صحیح نباید به عوامل فراطبیعی اشاره داشته باشد. و دیگر اینکه معقولیت نظریههای مورد تایید در رابطه با مجموعه ای از اطلاعات پایه، امری نسبی است. بنابراین پذیرش طبیعت گرایی روش شناختی به عنوان یک روش علمی معرفت بخش فعالیت علمی را در قالبی محدود در خواهد آورد، در این صورت گزاره هایی از قبیل خدا وجود دارد از فعالیت علمی را در قالبی محدود در خواهد آورد، در این صورت گزاره هایی از قبیل خدا وجود دارد از

<sup>1.</sup> https://undsci.berkeley.edu/article/id checklist.

۲. به این معنا که خدا برای پر کردن خلاً علمی بشر ساخته شدهاست.

<sup>3.</sup> Methodological Naturalism.

این محدوده بیرون خواهد ماند. (عبدالهی راد، ۱۳۹۵؛ Plantinga, 2011) اما طرفداران طراحی هوشمند، سخت به این نوع از روش علمی می تازند و آن را برنمی تابند. جانسون از مخالفان سرسخت طبیعت گرایی روشی، اعتقاد دارد که می توان تبیینهای فراطبیعی را در روش شناسی علمی دخالت داد و اساساً دخالت ندادن این تبیینها، دگمی است که برخی عالمان علوم طبیعی اعمال می کنند و طبیعت گرایی روشی را به طبیعت گرایی فراطبیعی سوق می دهد. او معتقد است که این حمایت نکردن طبیعت گرایی روشی از تبیینهای فراطبیعی، خود، ناخودآگاه آن را به طبیعت گرایی فراطبیعی می کشاند؛ به عقیده او مشکل جهان بینی طبیعت گرایی علمی این است که مفروضات روش شناختی علوم طبیعی را می گیرد و آنها را به گزارههای جزمی درباره جهان طبیعت بسط می دهد. (نک. پیروجعفری و عنایتی راد، ۱۳۹۷؛ 76 - 59 : Johnson, 2001:

#### ٢. طرح مسئله

در نقد دو دیدگاه خلقت گرایی و طراحی هوشمند به طور خلاصه باید گفت، پدیده ها به دو صورت قابل تبیین و تفسیر است؛ اول: تبیین بلاواسطه،  $^{7}$  مثلاً در علت شناسی بلاواسطه احساس لذت از خوردن یک ماده غذایی، علت این لذت ناشی از قرار گرفتن ماده غذایی بر روی گیرنده های چشایی و انتقال این حس به مغز بیان می شود. یعنی این اتفاق با مکانیزمهای روانی یا مغزی تفهیم می شود؛ دوم: تبیین غایی  $^{7}$  که اصولاً از چرایی احساس لذت سخن می گوید. تبیین های نهایی یا غایی در نظریه های نوین تکاملی مورد نظر نیست و اصولاً در نئوداروینیسم و همه نظریه های علمی به تبیین هایی یعنی تبیین فیزیولوژیک یا طبیعی می پردازند.

ازآنجاکه خلقت گرایان و طرفداران نظریه طراحی هوشمند به نام دین و بنابر خوانش خود از کتب مقدس دیدگاههای خود در مخالفت با این نظریه علمی را طرح نمودهاند، همچنان جای این سؤال باقی است که آیا تبیین قرآن درباره پیدایش عالم، آنچنان که درباره کتب مقدس ادعا شده با نظر خلقت گرایان ممراه است؟ آیا قرآن با تبیین پیدایش موجودات به طور طبیعی و بدون دخالت علت ماورایی ناسازگار است و فقط به تبیین غایی پدیده ها توجه دارد؟ به عبارت دیگر آیا مفهوم «خلق» در قرآن همچون

<sup>1.</sup> https://plato.stanford.edu/entries/religion science

<sup>2.</sup> Proximate explanation.

<sup>3.</sup> Ultimate explanation.

۴. باوری مذهبی است که براساس آن گیتی و زندگی توسط موجود یا موجوداتی فراطبیعی (عموماً با نام خدا) بهوجود آمدهاند. این باور در مقابل نتایج علمی است که وجود زندگی و گیتی را با فرایندهای طبیعی توضیح میدهند و از نظر علمی در دسته شبه علم قرار می گیرد.

تعریفی که خلقت گرایان از آن ارائه میدهند، با پیدایش طبیعی پدیدهها در تعارض است؟

همچنین می توان بررسی نمود که آیا نظریه طراحی هوشمند که نقش خالق را به همراه عوامل طبیعی جسجو می کند، مورد تأیید قرآن است؟



#### نمودار ۱: نمودار رویکردهای وصف چگونگی پیدایش موجودات

در راستای حل مسئله فوق، آیات خلقت و شبکه مفهومی آن مطالعه و دو سؤال و فرضیه زیر مورد بحث و بررسی قرار گرفته است.

سؤال اول: مفهوم خلق در قرآن چه نسبتی با پیدایش طبیعی و تحولی موجودات دارد؟

فرضیه اول: خلق در قرآن به پیدایش موجودات با سامان یافتن اجزاء یک ارگان به صورت زمان بر و مرحله مند و با دخالت عوامل طبیعی اشاره دارد که در تمام مراحل متکی به امر و اراده خداوند است.

سؤال دوم: مفهوم حضور امر خدا در ایجاد اشیا چیست؟

فرضیه دوم: حضور امر خداوند در تمام مراحلِ خلق، پشتوانه هستی و عامل شعور همه اشیا و اجزا و خودآگاهی آنهاست که در فرآیند ایجاد یک ارگان در طول عوامل دیگر مؤثر است، اما نمی توان دخالت امر خداوند را در عرض سایر علتها و در مواردی که علم هنوز پاسخی برای آن نیافته جستجو کرد. درواقع امر خدا عامل تفکیکناپذیر از هستی اشیا و در ورای چهره ظاهری آنان است که از آن به ملکوت تعبیر شده و تنها با دیده دل قابل مشاهده است. ازاینرو نمی توان با نظریات علمی از حضور آن دفاع کرد.

## طبیعی و تحوّلی بودن فرآیند خلق

اکنون برآنیم تا با بررسی مفاهیم قرآنی «خلق» و «امر» نشان دهیم، این دو، وصف رویدادهای طبیعی از دو منظر است؛ منظر خلق، منظر طبیعی و قابل شناسایی با حواس ظاهری انسان و قابل مطالعه با علم تجربی است؛ منظر دوم، منظر امر یا ملکوت، غیرقابل شناسایی با علم تجربی و قابل مشاهده با حواس باطنی است.

البته مفهوم خلق اساساً یک مفهوم الهیاتی است که اشاره به وجود خالق در آن نهفته است،

اما در این منظر نقش عوامل طبیعی تبیین می شود. در منظر ملکوتی ارتباط عوامل طبیعی با خالق تبیین می شود.

#### ١. مفهوم خلق

اصل معنای ریشه «خ. ل. ق» تقدیر و اندازه گیری است (فراهیدی، ۱۴۱۵: ۱۰/ ۸۵؛ الفرقان / ۲، الاعلی / ۳) و چون ایجاد اشیا توأم با تعیین اندازه ها و تقدیر عوامل وجود آنها است، خلق در معنای ایجاد به کار میرود؛ (ابن منظور، ۱۴۲۶: ۱۰ / ۸۵) و معنای آن ایجاد از هیچ نیست؛ بلکه جمع آوری اجزای یک شیء است. (طباطبایی، ۱۳۹۰: ۲۰ / ۲۶۵) ساختهای گوناگون از ریشه «خ. ل. ق» در ۲۱۸ آیه قرآن به کار رفته است.

بررسی همه مواردی که این ریشه در معنای آفرینش به کار رفته نشان می دهد، در ادبیات قرآن نیز خلق کردن موجودات به معنای پیدایش غیرطبیعی آنها از هیچ، به صورت آنی و بدون دخالت اسباب و عوامل طبیعی نیست؛ بلکه پیدایش طبیعی پدیده ها را خداوند با این واژه به خود منتسب می سازد؛ زیرا این آیات می گوید:

همه چیز مخلوق خداست، (الفرقان / ۲؛ الانعام / ۱۰۱ و ۱۰۲؛ الرعد / ۱۶؛ الزمر / ۶۲) آسمان ها و زمین و خورشید و ماه و کوهها و جنبندگان و گیاهان (لقمان / ۱۰ و ۱۱) و حیوانات (یس / ۲۷؛ الغاشیه / ۱۷) تا حتی مرگ و حیات (الملک / ۲)، شب و روز (الانبیاء / ۳۳)، دو جنس نر و ماده، (النجم / ۵۳) فرشتگان (الزخرف / ۱۹؛ الصافات / ۱۵۰) و جنیان (الانعام / ۱۰۰) خلق شدهاند. ازسویی از عوامل ایجاد بسیاری از پدیده ها و نقش آن سخن می گوید، مانند نقش بادها در حرکت ابرها و ریزش باران؛ (الروم / ۴۸؛ فاطر / ۹) خلق، ابتدا و نقطه آغاز دارد. (یونس / ۴؛ یونس / ۴۳؛ العنکبوت / ۱۹ و ۲۰؛ النمل / ۴۶؛ الروم / ۱۱ و ۲۷)

خلق از ماده اولیه موجود آغاز می شود که گاه این ماده ذکر شده است، مانند آتش برای جن (الرحمن / ۱۵)، آب (الفرقان / ۵۴) یا خاک (السجده / ۷؛ الکهف / ۳۷) یا نطفه (النحل / ۴) برای خلقت انسان؛ و گاه به طور اشاری بر کم ارزشی ماده اولیه نسبت به مخلوق برآمده از آن اشاره شده است. ۲

۱. در ۹۰ آیه انسان، ۴۸ آیه سماوات و ارض یا سماء و سماوات، ۴ آیه جن، ۲ آیه ملائکه، ۴ آیه انعام، ۲ آیه شمس و قمر، ۳۷ آیه کل شیء، ۸ آیه ازواج، ۱ آیه کل دابه، ۱ آیه موت و حیات و ... به عنوان مخلوق یاد شده است.

۲. آیه (مریم / ۹) را که به آفرینش زکریا در حالی که چیزی نبود، اشاره دارد، باید در کنار آیه (الانسان / ۱) فهمید که مراد آن آغاز خلقت از هیچ نیست؛ بلکه بر ناچیز و خوار بودن منشأ ایجاد انسان سخن رفته است. همانگونه که در جای دیگر (الطور / ۳۵) با استفهامی انکاری خلقت انسان از هیچ نفی می شود.

خلق فرآیندی زمانبر است که گاه طول دوره آن ذکر شده است، مانند خلق آسمانها و زمین در شش دوره. (الاعراف / ۵۴) خلق فرآیندی مرحلهمند است. (الزمر / ۶۶ المومنون / ۱۴)

خلق همه چیز براساس اندازه ها صورت گرفته است، (الفرقان / ۲؛ القمر / ۴۹؛ عبس / ۱۹) علامه طباطبایی در توضیح این مسئله می گوید، خلق با دخالت سببهایی پیش از پیدایش اشیا (موجودات) و هم زمان با آن صورت می گیرد و این مسئله مستلزم وابستگی وجود اشیا به یکدیگر است؛ ازاین رو وجود اشیا با اندازه های این سببها مقدر می شود. (طباطبایی، ۱۳۹۰: ۱۵ / ۱۷۶)

خلق همواره تداوم دارد. (النحل / ۸)

خلق جهان و انسان دوباره در قیامت تجدید می شود، (الروم / ۱۱؛ النمل / ۶۴ سبأ / ۷؛ الرعد / ۵؛ الاسراء / ۴۹) هم ابداع و هم تجدید خلق به امر خداوند صورت می گیرد. (یس / ۸۲؛ آل عمران / ۴۷؛ الانعام / ۷۳)

بنابراین به فرآیند پیدایش موجودات با تغییر در مواد موجود با دخالت اندازهها و محدودیتهای طبیعی، خلق اطلاق میشود که البته متکی به اراده و امر خداست. درواقع قرآن در عین آنکه دخالت اسباب طبیعی و تعامل اندازهمند و حساب شده میان این عوامل را در پیدایش پدیدهها معتبر و موثر میشمرد، از امر خداوند بهعنوان علت اصلی که تأثیر همه اسباب متکی بر آن است، یاد میکند. دراینصورت مفهوم خلق در قرآن از آن جهت که عوامل طبیعی را اثرگذار میشمرد، با خلقتگرایی سازگار نیست، اما ازآنجهت که بر امر خدا بهعنوان عامل ضروری برای تأثیر اسباب طبیعی یاد میکند، به نظریات شبهعلمی مانند نظریه طراح هوشمند نزدیک میشود.

اکنون برای تبیین نحوه اثر امر خداوند لازم است مفهوم قرآنی امر بیان و روشن شود، مطالعه مخلوقات براساس مشاهده علمی و تجربی به ضرورت، ما را متوجه حضور امر خدا نخواهد نمود.

### ٢. مفهوم امر يا ملكوت

تأکید قرآن بر تأثیر آنی و تحقق قطعی امر خداوند با تعبیر «کُنْ فَیَکُونُ» (یاسین / ۸۲) جمعی از اندیشمندان قرآنپژوه را برآن داشته تا با تفکیک امر از خلق، در تبیین مفاد آیاتی که واژه «امر» در آنها در معنای «ابداع» به کار رفته، از این حقیقت به عنوان «عالَم امر» یا «عالم ملکوت» تعبیر نموده و به تبیین مختصات آن به عنوان عالَمی از عوالم غیب بپردازند. براساس این نظریه عالم امر عبارت است از عالَم اختصاصی خداوند که صرفاً بر اراده، قضا و حکم او استوار و از ماده و همه مختصات مادی از قبیل زمان، مکان، تدریج، حرکت، کم، کیف و دخالت بشر و سایر عوامل و عناصر طبیعی جهانِ خلق فارغ است. از نگاه آنان عالم امر از سنخ مجردات است و درنتیجه موجودات و فرایندهای آن برای فارغ است. از نگاه آنان عالم امر از سنخ مجردات است و درنتیجه موجودات و فرایندهای آن برای

انسان مأنوس با جهان ماده، نامأنوس و خارق عادت می نمایند. (کلانتری و علوی، ۱۳۹۲: ۱۴۹) بنابراین نظریه پدیدهها در عالم به دو گروه امری و خلقی تقسیم می شوند. این نظریه بیش از آنکه با آیات قرآن هم خوان باشد، مشابه و موید نظریات فلسفی \_ عرفانی است که از وجود عوالمی متمایز در جهان حکایت دارد که در طول دنیاست و هریک عالی تر از عالم مادون خود است. (گرجیان و دیگران،۱۳۹۳) به نظر می رسد استنباط چنین نظریهای از قرآن دشوار است و هیچ نصی در قرآن بر تعدد عوالم و وجود عوالم غیرمادی دلالت ندارد. تفکیک امر خداوند از خلق او در قرآن (الاعراف / ۵۴) نیز بر وجود عالمی متمایز دلالت ندارد؛ بلکه حضور امر خدا در تمام مراحل خلقت، قطعیت تحقق آن را پشتیبانی می کند.

تعبیر «کن فیکون» که بیانی از تحقق قطعی و آنی امر خداوند است، در  $\Lambda$  آیه به کار رفته است؛ در باره ابداع آسمانها و زمین، (البقره / ۱۱۷) خلقت عیسی، (آلعمران / ۴۷؛ مریم / ۳۵) خلقت آسمانها و زمین و نفخ صور و برپایی قیامت، (الانعام / ۷۳) زنده کردن مردگان، (النحل / ۴۰؛ یس /  $\Lambda$ ۲) احیاء و اماته عموم انسانها. (غافر /  $\Lambda$ 8) اما مطالعه این آیات نشانی از ایجاد اعجازین همه این پدیدهها به دست نمی دهد. برای نمونه به آیه (البقره /  $\Lambda$ 1) بنگرید که ایجاد جهان را وابسته به قضای امرش می شمرد و روشن تر در این باره آیه (الروم /  $\Lambda$ 2) است که عامل ایجاد آسمانها و زمین یعنی جهان را امر خداوند دانسته است. همچنین تسخیر شب و روز (النحل /  $\Lambda$ 1) شمس و قمر و نجوم، (الاعراف /  $\Lambda$ 3) کشتی و رودها (ابراهیم /  $\Lambda$ 7) و دریا (الجاثیه /  $\Lambda$ 1) به امر خداوند وابسته است؛ گویا وابستگی این پدیدهها به امر خداوند بر ایجاد قواعد حاکم بر این پدیدهها و بر کل عالم هستی و موجودات آن دلالت دارد. (طباطبایی،  $\Lambda$ 20: ۱۷ /  $\Lambda$ 3) نیز به آیه (آل عمران /  $\Lambda$ 4) بنگرید که چگونه قدرت خود بر خلقت استثنایی عیسی را به دلیل اثر امرش نامحدود می داند.

در آیات پایانی سوره یس هرگونه تردید در امکان خلقت دوباره را نفی میکند و میگوید، خلقت نخستین جهان و خلقت تازه انسان هر دو به عنوان جلوههای خلاقیت او به جهت نافذ بودن امرش

۱. برخی به اشتباه عالمین را جمع عالم شمردهاند، در حالی که به معنای اهل عالم است؛ همچنین برخی در تعبیر قرآنی «عالِمُ الْغَیْبِ وَ الشَّهادَة» (الانعام / ۷۳) اسم فاعل عالم را به اشتباه اسم مفعول فرض کرده و به وجود دو عالم غیب و شهود قائل شدهاند (مولودی، ۲۰۱۶).

٢. بَدِيعُ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ.

٣. وَ مِنْ آياتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّماءُ وَ الْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذا دَعاكُمْ دَعْوَةً مِنَ الْأَرْضِ إِذا أَنتُمْ تَخْرُجُونَ.

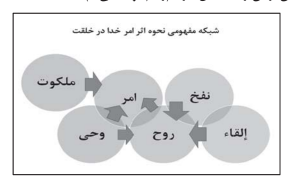
۴. المراد بأمر السماء ما تستعد له أو تقتضيه الحكمة فيها.

۵ قالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُ وَ لَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ قالَ كَذِلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ ما يَشاءُ إذا قَضي أَمْراً فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيكُونُ.

رخ داده و نشان دهنده انحصار فرمانروایی او بر همه اشیا است. (یس / ۸۳ ـ ۸۱) در این آیه و دیگر آیاتی که از امر و ملکوت خدا سخن رفته به وجود عالمی مجرد برای امر خدا یا ملکوت او در ورای عالم طبیعت که قوانین و نظام خاص بر آن حاکم است، اشاره نشده، بلکه سخن از عالمی یکپارچه است که هستی آن وابسته به امر خداوند است؛ یعنی شب و روز و دریا و سیارات و ستارگان و طبیعت و قوانین علمی حاکم بر آن که از نگاه دانشمندان تجربی عامل پیدایش عالم است، (رضایی اصفهانی، ۱۳۹۲: ۲۷۰؛ روحانی، ۱۳۹۸: ۹۹) حاصل امر خداوند است.

به نظر میرسد، نفوذ امر خداوند که ملکوت و فرمانروایی بر همه اشیا را در انحصار او قرار میدهد، همه اشیا را مسخر و رام و همچنین عابد و مطیع و ساجد و مسبح درگاه خداوند و تسلیم امر او نموده است. (الحج / ۱۸؛ الاسراء / ۴۴؛ اَل عمران / ۸۳) از آنجاکه خداوند تسخیر اشیا به امر خود را با مفهوم عبادت و تسلیم آنان تعبیر نموده و در آیهای بر تسبیح آنان که از فهم عموم انسانها پوشیده تأکید نموده، می توان دو نتیجه احتمالی را طرح نمود؛ اول، عبادت همگانی اشیا تعبیری نمادین از تسخیر پدیده ها توسط قوانین طبیعت است؛ زیرا قوانین طبیعت برخاسته از امر خداوند است. دوم، حاصل امر او پیدایش درک و شعور همگانی در عالم است (طبری، ۱۴۱۲: ۱۵ / ۶۵؛ ابن کثیر، ۱۴۱۹: ۵ / ۷۵) و این تسلیم آگاهانه در برابر قوانین طبیعی، عبادت آنان به درگاه خداوند است.

شواهد دیگری از قرآن برای این ادعا می توان ارائه داد؛ آنجا که خداوند از وحی امر به زنبور عسل و درنتیجه آگاهی طبیعی او به نحوه خانه سازی و تولید عسل سخن می گوید، شاهدی دیگر بر این ادعا است. (النحل / 89 - 89) همان گونه که با وحی روح که از امر خداست، پیامبران از فهمی برتر برخوردار شده و مامور به تعلیم سایر انسانها می شوند. (الشوری / 87) به همین ترتیب، (رسم توضیحی ۱؛ جدول ۱) وحی امر ویژه هر آسمان (فصلت / 87) به معنای ایجاد نظام حاکم بر هر آسمان است (طبری، 87) ۲۴ / 87؛ شاذلی، 871 (رسم توضیحی ۲) تعیت آگاهانه آسمان از آن را به دنبال دارد. (رسم توضیحی ۲)



رسم توضیحی ۱: بررسی واژگان همنشین و جانشین امر در بافت خلقت، میان افعال القاء، وحی، نفخ با مفاهیم روح، امر و ملکوت پیوند برقرار می کند.

جدول ۱: آیات رسم ۱، پیامد یکسان وحی بر انسان و حیوان و جماد، آگاهی است.

| گیرنده                    | دادەشدە | دهش   | آیه                             |
|---------------------------|---------|-------|---------------------------------|
| عباد: انبیاء و منذران     | روح     | القاء | غافر/ ۱۵                        |
| رسول خاتم                 | روح     | وحى   | الشورى / ۵۲                     |
| عیسی، مریم                | روح     | نفخ   | التحريم / ١٢، الأنبياء / ٩١     |
| انسان                     | روح     | نفخ   | الحجر/ ٢٩، السجدة / ٩، ص / ٧٢   |
| کل سماء، مادر موسی، زنبور | امر     | وحى   | فصلت / ١٢، النحل / ٤٨، القصص/ ٧ |

| ا در خلقت: آگاهی همگانی    | اثر امر خد   |
|----------------------------|--------------|
| •القاء و وحی روح به پیامبر | فهم قرآن     |
| • نفخ روح در انسان         | فهم فطری     |
| • وحی به مادر موسی         | فهم راهکار   |
| • وحی به زنبور             | فهم غریزی    |
| • وحی به سماوات            | القاء قوانين |

رسم توضیحی ۲: اثر امر خدا بر آگاهی همگانی

بههمینجهت، ایجاد آسمان و زمین در قرآن به بیانی تمثیلی، با خطاب امر خداوند به آنان و پاسخ متواضعانه آن دو به درگاه خداوند بهسان موجوداتی هوشمند تصویر شده است. (فصلت / ۱۱) بنابراین اگرچه در خلقت استثنایی عیسی و یحیی با این واژه بر اطلاق قدرت خداوند تأکید شده اما بنابر شواهد فوق که حضور امر خدا را در عموم پدیدهها نشان میداد، تعبیر «کن فیکون» در قرآن تنها بر ایجاد معجزه آسا یعنی غیرطبیعی یا غیرعادی اشیا دلالت ندارد و برخلاف آنچه گفته می شود، (کلانتری و علوی، ۱۳۹۲: ۱۵۳) امر کن خداوند، موجب تمایز موجودات امری از موجودات خلقی نمی شود، بلکه بر نوعی شعور در موجودات و تسلیم آنها در برابر امر خداوند و سیطره ملکوت خداوند بر همه عالم دلالت دارد؛ بنابراین رخدادهایی غیرعادی مانند تولد عیسی بدون پدر نیز در گستره قوانین طبیعی همین عالم قابل تحلیل است. (طباطبایی، ۱۳۹۰: ۱ / ۷۹ – ۷۲؛ ۳ / ۲۱۲)

با توجه به مطالب فوق می توان نظریه طراح هوشمند را که بر نقص تحقیقات علمی در شناخت برخی اسباب طبیعی استوار است، با قرآن ناسازگار دانست؛ زیرا قرآن به دخالت اسباب طبیعی در

١. و يظهر من الآية أن خلقة عيسى كخلقة آدم خلقة طبيعية كونية و إن كانت خارقة للسنة الجارية في النسل.

ایجاد اشیا اعتبار بخشیده، اگرچه امر خداوند را بهعنوان نمایی باطنی از حقیقت اشیا، پشتوانه وجود همه اسباب و پدیدهها می داند.

### ۳. خلق و امر دو منظر برای وصف و رویت پدیدهها

اکنون می توان از سبک دوگانه قرآن در یاد کرد پدیده ها سخن گفت؛ در سبک نخست، تنها خداوند را به عنوان فاعل و خالق در رخدادها یاد می کند؛ مانند آیه ای که الله را نازل کننده آب از آسمان می خواند؛ (النحل / ۱۰) یا پیدایش جهان را حاصل امر خداوند به آسمان و زمین و اطاعت این دو از امر خداوند می داند؛ (فصلت / ۱۱) یا رفتارهای غریزی زنبور عسل را حاصل امر خداوند که بر زنبور وحی شده می شمرد؛ (النحل / ۶۸ \_ ۶۹) در سبک دوم، به فرآیند طبیعی و تحولات لازم برای ایجاد اشیا اشاره می کند، اگرچه در این دست آیات نیز از ذکر فاعل حقیقی آن غفلت نمی ورزد؛ مانند آیات حرکت ابرها و باروری آنها و فرآیند چند مرحله ای تشکیل تگرگ (النور / ۴۳) و اشاره به فتق بودن آسمان ها و زمین و رتق شدن آن و ایجاد حیات پس از این مرحله. (الانبیاء / ۳۰)

بنابراین خلق و امر دو منظر برای وصف پدیدهها هستند. منظر خلق برای همگان از مومن و کافر قابل رؤیت و مطالعه است و منظر امر یا نظر در ملکوت اشیا که پیوند میان آنان و خالق را نمایانگر است، تنها به روی اهل بصیرت و یقین چون ابراهیم باز است، (الانعام / ۷۵) حتی خداوند همگان را با استفهامی توبیخی، به منظور ترغیب فراخوانده تا در ملکوت همه مخلوقات نظر کنند. (الاعراف / ۱۸۵)

بنابراین می توان گفت نظر به ملکوت اشیا، یعنی نگاهی مؤمنانه که روح هستی را در ورای چهره آشکار آنها شهود می کند و به پیوند اسرار آمیز و پنهان آنها با پروردگار یقین دارد، اگرچه با حواس ظاهری و مطالعه علمی نمایان نشود. آیات متعددی که بر نقش دل به عنوان حس باطنی در کنار حواس ظاهری یعنی گوش و چشم (الإسراء / ۳۶) برای درک ایمان محور از عالم تأکید می کند و دیدن حقیقی را دیدن قلبی و نه دیدن با چشم می شمرد، (الحج / ۴۶) شاهدی دیگر بر این مطلب است که علم تجربی برای اثبات خالق عالم کافی نیست.

١. وَ كَذَلِكَ ثُرِي إِبْراهيمَ مَلَكُوتَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ لِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنينَ.

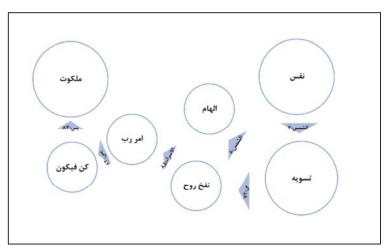
٢. أَ وَ لَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّماواتِ وَ الْأَرْضِ وَ ما خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ وَ أَنْ عَسى أَنْ يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَيَأْيً حَديثِ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ.

٣. وَ لا تَقْفُ ما لَيْسَ لَكَ يهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَ الْبَصَرَ وَ الْفُؤادَ كُلُّ أُولِئِكَ كانَ عَنْهُ مَسْؤُلاً.

#### ۴. خلق و امر در وجود انسان

دو منظر خلق و امر قرآن در وصف پیدایش نوع انسان نیز مشاهده می شود؛ منظر خلق در آیاتی مشاهده می شود که مراحل تحول نطفه به علقه و مضغه و ... تا تولد انسان را بیان می کند (المؤمنون / ۱۲ \_ ۱۲) و با دقتی قابل قبول با وصف علمی مراحل دوران جنینی تطابق دارد. (ابراهیمی و فاضل، ۱۳۹۱) اما منظر امر یا ملکوت در آیاتی تصویر شده که از سخن گفتن خداوند با ملائکه درباره خلقت انسان از خاک و برخورداری او از روح آغاز شده و با سجده ملائکه بر انسان پایان می یابد. (ص / ۷۲؛ الحجر / ۲۹)

به نظر میرسد، این داستان بیان ملکوتی یا تصویر تمثیلی ـ نمادین از تسخیر عالم طبیعت به دست عقل بشر است؛ به این صورت ملائکه نماد ملکوتی برای شعور باطنی عالم طبیعت و روح نماد عقل و شعور باطنی انسان و سجده ملائکه بر انسان نماد تفوق عقل انسان بر موجودات عالم و تسخیر عالم توسط او است؛ درحقیقت ملائکه به عنوان تدبیرگران امر (النازعات / ۵؛ طوسی، بی تا، ۱۰ / ۲۵۳) با جنبه ملکوتی همه پدیده ها ازجمله بدن انسان پیوند دارند؛ اما روح از امر خداست و تنها با جنبه ملکوتی نفس انسان پیوند دارد و در آن دمیده می شود و عقل ویژه انسان را پدیدار می سازد. (روحانی، ملکوتی نفس انسان پیوند دارد و در آن دمیده می شود و عقل ویژه انسان را پدیدار می سازد. (روحانی، ۱۳۹۷؛ رسم توضیحی ۳) در روایات نیز از برتری روح بر ملائکه سخن رفته است (کلینی، ۱۳۶۲، ۱۳۹۷؛ قمی، ۱۳۶۲: / ۲۶) و بنابر آیه (الإسراء / ۷۰) تسخیر طبیعت توسط فرزندان آدم پیامد تکریم الهی و موجب تفضیل او بر مخلوقات است. همچنین در همه کاربردهای قرآنی روح به رب و امر او اختصاص یافته یا همنشین ملائکه است. (جدول ۲)



رسم توضیحی ۳: روح، ملکوت نفس است.

| عبارت آیه درباره روح                                                          | آدرس آیه          |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| أَيَّدْناهُ يِرُوحِ الْقُدُسِ                                                 | البقره / ۲۵۳ ـ ۸۷ |
| رَسُولُ اللَّهِ وَ كَلِمَتُهُ أَلْقاها إلي مَرْيَمَ وَ رُوحٌ مِنْهُ           | النساء / ۱۷۱      |
| نَفَخْتُ فيهِ مِنْ رُوحي                                                      | الحجر / ٢٩        |
| نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ                                        | النحل / ١٠٢       |
| قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ ربِّي                                               | الإسراء / ٨٥      |
| فَأَرْسَلْنا إِلَيْها رُوحَنا                                                 | مریم / ۱۷         |
| فَنَفَخْنا فيها مِنْ رُوحِنا                                                  | الأنبياء / ٩١     |
| نَفَخَ فيهِ مِنْ رُوحِهِ                                                      | السجده / ٩        |
| نَفَخْتُ فيهِ مِنْ رُوحي                                                      | ص / ۷۲            |
| يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ                                                | غافر / ۱۵         |
| أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحاً مِنْ أَمْرِنا                                     | الشوري / ۵۲       |
| فَنَفَحْنا فيهِ مِنْ رُوحِنا                                                  | التحريم / ١٢      |
| تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَ الرُّوحُ إِلَيْهِ                                   | المعارج / ۴       |
| يَقُومُ الرُّوحُ وَ الْمَلائِكَةُ صَفًّا                                      | النبأ / ٣٨        |
| تَنَزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَ الرُّوحُ فيها بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ | القدر / ۴         |

جدول ۲: همه کاربردهای روح در قرآن، نشانگر پیوند با امر رب و همنشین ملائکه

یک تصویر ملکوتی برای بیان شهود باطنی در انسان، آیه عهد الست است. (الاعراف / ۱۷۲) در این تصویر از پشت فرزندان آدم، نسل آنان خارج شده و در برابر مقام ربوبی، به شهود نفوس خود نائل شده و بر ربوبیت خداوند شهادت می دهند. بنا بر ظاهر آیه، همین شهود فراخَلقی است که منظر ملکوتی را به روی انسان گشوده است تا از آن به پدیده ها نظر نموده و ملکوت آن، یعنی پیوند ربوبی میان خدا و موجودات را دریابد.

شایان ذکر است که نمادین و تمثیلی دانستن این دست از بیانهای قرآن، حقیقت داستان واقع شده را نفی نمی کند، بلکه بیان حقیقت غیرملموس آن را جز از طریق نمادین ممکن نمی شمرد. بنابراین این دیدگاه با نظریه نمادین بودن زبان دین تفاوتی آشکار دارد؛ نظریهای که اساساً معرفت افزا و حقیقی بودن زبان دین را نفی می کند. (توکلی پور و علی زمانی، ۱۳۹۶: ۷۴۳)

١. وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَني آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلى أَنْفُسِهِمْ أَ لَسْتُ بِرَبِّكُمْ قالُوا بَلى شَهدْنا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هذا غافِلينَ.

#### نتيجه

بنابر تحلیل کاربردهای واژه خلق در قرآن روشن شد این واژه به پیدایش موجودات از طریق فرآیند طبیعی سامان یافتن اجزاء یک ارگان بهصورت زمان بر و مرحله مند و با دخالت عوامل طبیعی اشاره دارد که در تمام مراحل متکی به امر و اراده خداوند است. از سویی خلق و امر دو منظر برای وصف پدیده ها هستند. منظر خلق برای همگان از مؤمن و کافر و از طریق حواس ظاهری قابل رؤیت و مطالعه است؛ درحالی که منظر امر یا نظر در ملکوت اشیا که پیوند میان آنان و خالق را نمایانگر است، از طریق حواس باطنی تنها به روی اهل بصیرت و یقین باز است؛ بنابراین استنباط وجود عالمی مجرد برای امر خدا یا ملکوت او در ورای عالم طبیعت که قوانین و نظام خاص بر آن حاکم است، استنباط دقیقی به نظر نمی رسد، بلکه درواقع امر خدا در وجود همه موجودات ساری است و عامل هستی آگاه موجودات شده و حضور امر خداوند یا تعبیر «کُنْ فَیَکُون» در قرآن بر ایجاد معجزه آسا و غیرعادی اشیا دلالت ندارد. در نتیجه وصف مراحل خلقت جهان و موجودات آن در قرآن به لحاظ مبنایی با نظریه طبیعی بودن پیدایش جهان و موجودات سازگار و با خلقت گرایی ناسازگار است، زیرا بر نقش اسباب و عوامل طبیعی در آن تأکید شده است. نقش عوامل ماورایی یعنی امر خداوند و اراده خالق به عنوان جنبه ملکوتی هستی جهان و موجودات آن طرح شده، که امکان مشاهده آن با حواس ظاهری وجود ندارد؛ پس نظریه طراحی هوشمند به عنوان یک نظریه علمی – تجربی مورد قبول قرآن نیست.

## منابع و مآخذ

- قرآن کویم.
- آلوسى، محمود، ١٤١٥ق، روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم، بيروت، دار الكتب العلميه.
- ۳. ابراهیمی، مهدی، فاضل، علی رضا، ۱۳۹۱، «نگاهی نو به پدیده جنین شناسی در تفسیر علمی
   آیات قرآن»، اندیشه دینی، ش۴۲، ص۹۹ ـ ۷۵، شیراز، دانشگاه شیراز.
  - ابن منظور، محمد بن مكرم، ۱۴۲۶ق، السان العرب، بيروت، دار الكتب العلميه.
- ٥. ابن كثير، اسماعيل بن عمر، ١٤١٩ق، تفسير القرآن العظيم، بيروت، دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون.
  - ٦. ابوحجر، احمد عمر، ١٩٩١ م، التفسير العلمي في الميزان، بيروت، دار القتيبه.
  - ۷. باربور، ایان، ۱۳۶۲، علم و دین، ترجمه بهاءالدین خرمشاهی، تهران، نشر دانشگاهی.

- ۲۱۰ 🗀 فصلنامه اندیشه نوین دینی، سال ۱۷، بهار ۱۴۰۰، ش ۶۴
- ۸. باربور،ایان، ۱۳۹۲، دین و علم، ترجمه پیروز فطورچی، تهران، سازمان انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
- ۹. براتی، غلامرضا؛ فاطمه تهامی؛ ف. پایمرد و ع. آیتاللهی، ۱۳۹۱، «نحوه تشکیل تگرگ»،
   اولین همایش ملی اعجاز قرآن کریم، تهران، انجمن علمی اعجاز قرآن ایران.
- ۱۰. پیروجعفری، مرتضی و محمدجواد عنایتی را ، ۱۳۹۷، «بررسی کار آمدی نظریه طراحی هوشمند در چالش علم و دین»، فصلنامه اندیشه دینی دانشگاه شیراز، دوره ۱۸، ش ٤، ص ۲۸ ـ ۱.
- ۱۱. تو کلی پور، محمد و امیرعباس علی زمانی، ۱۳۹۶، «نمادین بودن زبان دین از منظر تیلیش و غزالی»، فلسفه دین، دوره ۱۴، ش ۴، ۷۶۸\_۷۶۳ تهران، دانشگاه تهران.
  - ١٢. الذهبي، محمد حسين، ١٣٩٤ق، *التفسير والمفسرون*، قاهره، دار الكتب الحديثه.
- ۱۳. رحیم پور، فروغ السادات و فائزه زارعیان، ۱۳۸۹، «بررسی تحلیلی تعارض میان نظریه تکامل و نظام آفرینش از دیدگاه کیث وارد»، *الهیات تطبیقی،* دوره ۱، ش ۱، ص ۷۲ ـ ۵۹، اصفهان، دانشگاه اصفهان.
  - 1٤. رضایی اصفهانی، محمدعلی، ۱۳۷۵، *در آمدی بر تفسیر علمی قرآن*، بی جا، انتشارات اسوه.
  - ١٥. رضايي اصفهاني، محمدعلي، ١٣٩٢، اعجاز قرآن در علوم طبيعي و انساني، قم، نشر المصطفى.
- ۱۹. روحانی مشهدی، فرزانه، ۱۳۹۴، «تبیین ریشههای قرآنی اندیشه کلامی اعجاز قرآن»، پژوهشهای قرآن و حدیث، سال ۴۸، ش ۲، ص ۲۴۶ ـ ۲۲۳، تهران، دانشگاه تهران.
- ۱۷. روحانی مشهدی، فرزانه، ۱۳۹۷، «وجوه شباهت عیسی با آدم براساس تحلیل مفاهیم کلیدی در نظام انسان»، پژوهشهای قرآن و حدیث، سال ۵۱، شماره ۱، ص ۸۷-۶۷، تهران، دانشگاه تهران.
- ۱۸. روحانی مشهدی، فرزانه، ۱۳۹۸، «تفسیر علمی (بغُیْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَها) درباره (رَفع) و (خَلق) آسمانها در قرآن»، مطالعات تفسیری، سال ۱۰، ش ۳۸، ص ۱۰۸ ـ ۸۹، قم، نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها (دانشگاه معارف اسلامی).
  - ۱۹. سبحانی، جعفر، بی تا، داروینیسم یا تکامل انواع، قم، نشر قیام.
- ۲۰. سحابی، یدالله، ۱۳۸۷، قرآن مجید تکامل و خلقت انسان، تهران، شرکت سهامی انتشار با همکاری بنیاد فرهنگی مهندس مهدی بازرگان.
- ۲۱. سروش، عبدالکریم، ۱۳۵۹، دانش و ارزش پژوهشی در ارتباط علم و اخلاق، تهران، باران، چ ۳.
  - ۲۲. شاذلي، سيد قطب، ۱۴۲۵ ق، في ظلال القرآن، بيروت، دار الشروق.

- ۲۳. شاطبی، ابراهیم بن موسی، بی تا، *الموافقات*، به کوشش عبدالله دراز، بیروت، دار المعرفه.
- ۲٤. شاکرین، حمیدرضا، ۱۳۹۱، «جامعیت چهار وجهی زبان قرآن و برونداد روش شناختی آن»، اندیشه نوین دینی، ش ۲۸، ص ۹ ۲، قم، نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها (دانشگاه معارف اسلامی).
- ۲۵. طباطبائی، سید محمدحسین، ۱۳۹۰ق، المیزان فی تفسیرالقرآن، بیروت، مؤسسه الأعلمی للمطبوعات، چ ۲.
  - ٢٦. طبرى، محمدبن جرير، ١٤١٢ق، جامع البيان في تفسيو القرآن، بيروت، دار المعرفه.
- ۲۷. عبدالهی راد، هاله، ۱۳۹۵، «بررسی نظریه طراحی هوشمند و چالشهای آن با نظریه تکامل (آیا نظریه طراحی هوشمند یک نظریه صرفاً علمی است؟)»، پژوهشهای فلسفی، سال ۱۰، ش ۱۹، ص ۳۲۹ تبریز، دانشگاه تبریز.
- ۲۸. علی دوست، ابوالقاسم؛ علیرضا قائمی نیا و محمد حسین رفیعی، ۱۳۹۲، «تحلیل همسانی زبان قرآن و قوم و پیامدهای آن»، فهن، ش ۵۴، ص ۳۸ ـ ۵، تهران، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی.
- ۲۹. فتحیزاده، مرتضی، ۱۳۹۲، «طبیعت گرایی علمی و فراطبیعت گرایی دینی»، پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، ش ٤، دوره ۸، ص ۱۲۸ ـ ۱۱۱.
  - ۳۰. فرامرزقراملکی، ۱۳۷۳، موضع علم و دین در خلقت انسان، تهران، مؤسسه فرهنگی آرایه.
    - ۳۱. فراهیدی، خلیل بن احمد، ۱۴۱۵ ق، کتاب العین، قم، هجرت، چ ۲.
- ۳۲. کلانتری، ابراهیم، ۱۳۷۷، «نظریه تمایز بیانی زبان قرآن و زبان علم»، بینات، ش ۱۹، ص ۸۵ ـ ۷۵. قم، مؤسسه معارف اسلامی امام رضایش.
- ۳۳. کلانتری، ابراهیم؛ علوی، حمراء، ۱۳۹۲، «چیستی امر»، پژوهشهای قرآن وحدیث، سال ۴۶، ش ش ۱، تهران، دانشگاه تهران.
- ۳٤. گرجیان، محمدمهدی؛ موسوی، سیدمحمود؛ رودگر، نرجس؛ ۱۳۹۳، «مبانی تطابق عوالم از دیدگاه صدرالمتألهین»، آبین حکمت، ش ۲۲، ص ۱۸۵ ـ ۱۲۱، قم، دانشگاه باقر العلوم.
  - ۳۵. مشکینی اردبیلی، علی، ۱۳۶۲، تکامل در قرآن، تهران، دفترنشرفرهنگ اسلامی، چ ۸.
    - ٣٦. مصباح يزدى، محمد تقى، ١٣٦٧، معارف قرآن، قم، در راه حق.
- ۳۷. مصباح یزدی، محمد تقی، بی تا، خلقت انسان در قرآن، به کوشش محمود محمدی عراقی، قم.
  - ۳۸. مطهری، مرتضی، ۱۳۸۹، مجموعه آثار، تهران، صدرا، چ ۱۷.

- ۳۹. مكارم، ناصر و جمعي از نويسندگان، ۱۳۷۱، تفسير نمونه، تهران، دار الكتب الاسلاميه، چ ۱۰.
  - ٤٠. مكارم، ناصر، بي تا، فيلسوف نماها، تهران، دار الكتب الاسلاميه.
- ۱٤. مولودى، ادريس، ۲۰۱۶ م، مفهوم الغيب في القرآن الكريم والحديث الشريف دراسة مصطلحية وتفسير موضوعي، قاهره، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة.
- 23. نریمانی، نیما، ۱۳۹۵، «تکامل از علم تا فراعلم»، اطلاعات حکمت و معرفت، سال ۱۱، ش ۶، ص ۲۲ ـ ۱۷، تهران، مؤسسه اطلاعات.
- 27. نکونام، جعفر، ۱۳۷۸، «عرفی بودن زبان قرآن»، مطالعات تاریخی قرآن و حدیث، ش ۲۰، صلاحی. ص ۲۵ ـ ۱۳، تهران، دانشگاه آزاد اسلامی.
  - ٤٤. النيلي، عالم سبيط، ١٤٢٥ ق، اصل الخلق و امر السجود، بيروت، دار المحجة لبيضاء.
  - 20. هو شنگی، حسین، ۱۳۹۳، دانشنامه جهان اسلام، تهران، بنیاد دایرة المعارف اسلامی.
- 46. Ansari, Zafar Ishaq, 2001, Scientific Exegesis of the Qur'an, *Journal of Qur'anic Studies*, Vol. 3, No. 1, p. 91-104, dinburgh University Press on behalf of the Centre for Islamic Studies at SOAS.
- 47. Aviezer, Nathan, 2010, "Intelligent Design versus Evolution", *Rambam Maimonides Medical Journal*, Vol. 1, No. 1, p 1 9.
- 48. Intelligent Design: Is it scientific? Understanding Science, https://undsci.berkeley.edu/article/id checklist.
- 49. Chang, kenneth, 2009, "Creationism, Minus a Young Earth, Emerges in the Islamic World", NewYork Times,
  - https://www.nytimes.com/2009/11/03/science/03islam.html? r=0
- 50. Darwin, Charls, 1859, *On the Origin of Species by Means of Natural Selection*, or the Preservation of Favoured Races in the Struggle for Life, New York: Appleton and Company.
- 51. Dobzhansky, Theodosius, 1973, "Nothing in biology makes sense except in *the light of evolution*, American Biology Teacher, n.35, 125-129.
- 52. Fisher, R.A., 2003, *The Genetical Theory of Natural Selection: A Complete Variorum Edition*, London, OXFORD University press.
- 53. Johnson Phillip E., 2001, "Evolution as Dogma: The Establishment of Naturalism", In: *Intelligent Design Creationism and Its Critics*, London:MIT Press.
- 54. Kampourakis, Kostas, 2013, The Philosophy of Biology: A Companion for Educators, Volume 1 of History, *Philosophy and Theory of the Life Sciences*, Springer Science & Business Media, p. 447 and 161-1168.
- 55. Plantinga, Alvin, 2011, *Where the Conflict Really Lies, Science, Religion, and Naturalism*, New York: Oxford University Press.
- 56. Ward. Keith, 2006, "Pascal's Fire" England: Oneworld Publications.